ميمث أشكة المحريج البخابين من محاصلات فضنيلة بستيخ محكرين حسك في العتري في الرسسالة الوابعسة



فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين حقوق الطبع محفوظة

إلا لمن أراد طبعه لتوزيعه

الطبعة الأولى

A1211

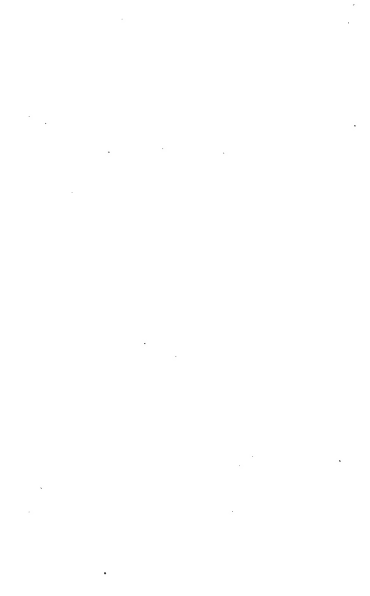
الناشـر

دار الأفىق للنشمر والتوزيع

ص. ب: ۸۷۷۸۲ - الرياض ۱۱۲۵۲

ت: ٢٥٥٥١٦





## بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إلنه إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، بعثه الله بالهدى ودين الحق رحمة للعالمين، وقدوة للسالكين، وحجة على المرسل إليهم أجمعين، فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين، فصلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، ثم خلفه في أمته خلفاء راشدون، قادة مهديون، أبو بكر وعمر وعثمان وعلي ومازال الخلفاء في هذه الأمة يأتي الخلف من بعد السلف، حتى آل الأمر إلى ما نحن عليه اليوم في هذه البلاد مهبط الوحى ومنبع الرسالة، هذه البلاد التي منها بدأ الإسلام ويعود، أما بدء الإسلام من هذه البلاد فأمر لا يحتاج إلى عبارة لأنه معلوم مستقر لدى العامة والخاصة، وأما رَجُوعِ الإِيمان إلى هذه البلاد فقد ثبت عن النبي ﷺ أنه يرجع إلى المدينة كما ترجع الحية إلى جحرها، وإذا كان الأمر هكذا فإن واجبنا نحن في هذه البلاد يفوق واجب غيرنا في البلاد الأخرى، ذلك لأنه يجب علينا أن نحمي حوزة دیننا، وأن تکون نیتنا خالصة لله، تکون کما قال

الله تعالى: ﴿إِن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيَقْتِلُون ويُقتَلُون وعداً عليه حقاً في التوراة والإنجيل والقرآن ومن أوفى بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلك هو الفوز العظيم ﴾(١).

أيها الأخوة: لِنَقِفْ قليلاً عند هذه الآية الكريمة ولننظر ما هي السلعة؟ وما هو الثمن? ومن المعقود معه؟ وما هي وثيقا العقد؟ فالمشتري هو الله، والبائع هم المؤمنون، والسلعة هي الجهاد في سبيل الله، أنفسهم

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١١١.

وأموالهم يبذلونها في سبيل الله عزّ وجلّ، فالسلعة هي النفس والمال اللذان بذلا في الجهاد في سبيل الله، أما العوض وهو الثمن الذي يدفع من المشتري فهو الجنة ﴿ بأن لهم الجنة ﴾ وأما الوثيقة فالتوراة والإنجيل والقرآن أعظم الكتب الإلهية المنزلة من عند الله تعالى. فما أعظم العاقد وما أكبر هذه الصفقة وما أجّل المعقود معه في نيته

اكبر هذه الصففة وما أجل المعفود معه في بيته وإخلاصه وما أجّل العوض وما أثمن الثمن عند اذله، لأنه النفس والمال، أما النية التي قصد به هذا العقد فهي موجودة في قوله تعالى: «يقاتلون في سبيل الله» ليست حركتهم حركة تمني وإدلاء

لِكنها حركة فعل وإقدام ﴿يقاتلون في سبيل لله ﴾.

والمقاتلة لابد أن تكون مسبوقة بإعداد وقوة يعتد بها الإنسان حتى يقاتل بها عدوه. أما أن ينزل إلى الميدان بدون عدة فإنه بلاشك حريٌّ بأن يُخذل ويهزم لكن هؤلاء المؤمنين لديهم من العدة ما استطاعوا أن ينزلوا به الميدان فيقاتلون في سبيل الله. ولهذا قال تعالى: ﴿يقاتلون في سبيل الله فَيَقْتِلُونَ ويُقتَلُونَ ﴿ فِيدا بِكُونِهِم يَقْتِلُونَ قبل أَن يكونوا يُقتَلون، وهذا يدل على أن قتالهم قتال هجوم لا مدافعة، وهكذا يجب علينا نحن المسلمين أن نقاتل أعداءنا أعداء الله عزّ وجلّ قتال هجوم لا قتال دفاع لأن الله يقول: ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله ﴾، وقال النبي ﷺ: «أمرتُ أن أقاتل الناس

حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله».

أيها الأخوة: وفي قوله تعالى: ﴿في سبيل

الله السارة إلى أنه يجب أن يكون هذا القتال مبنياً على الإخلاص لله عزّ وجلّ وعلى اتباع النبي الله لأن قوله ﴿ فِي سبيل الله كَ يتضمن شيئين.

\* الأول: الإخلاص لله.

\* والثاني: المتابعة لرسول الله ﷺ.

كما قال تعالى: ﴿وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴿(١)، ولقد سُئل

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

النبي على عن الرجل يقاتل حمية، ويقاتل شجاعة، ويقاتل ليرى مكانه، فأي ذلك في سبيل الله؟ فقال النبي عَلَيْ كلمة جامعة مانعة قال: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله» من قاتل لهذا الغرض الوحيد وهو أن تكون كلمة الله هي العليا، من قاتل لهذا فهو في سبيل الله، وهـو الـذي يستحق إذا قُتل أن يكون شهيداً داخلًا في قوله تعالى: ﴿ولا تحسبن الـذين قتلوا في سبيـل الله أمواتاً بل أحياءٌ عند ربهم يرزقون فرحين بها آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون. يستبشرون بنعمة من الله وفسضل وأن الله لا يضيع أجسر

المؤمنين ﴿ (١) ، وقال عزّ وجلّ : ﴿ والشهداء عند ربهم لهم أجرهم ونورهم ، ولا يدخل في ذلك من قاتل للوطنية المحضة أو القومية، وانتبه لقولى الوطنية المحضة لأن الإنسان إذا قاتل من أجل وطنه لكونه وطناً إسلامياً ولأجل أن تبقى كلمة الله تعالى فيه هي العليا فإن ذلك لا ينافي صحة النية والعقيدة وهو داخل في القتال في سبيل الله تعالى، أما من قاتل عن وطنه لأنه وطنه فقط، فلا فرق بينه وبين قتال الكافر الذي يقاتل عن وطنه، لأنه وطنه.

سورة آل عمران، الآيات: ١٦٩ ـ ١٧١.

وأرجو أيها الأخوة، أن تكون نيتنا في

القتال عن وطننا لا لمجرد كونه وطناً لنا ولكن من أجل أنه وطن الإسلام الذي أقول ـ وأشهد الله تعـالي على ما أقول، وأشهدكم أيضاً ـ إنني لا أعلم أن في الأرض اليوم من يطبق من شريعة الله ما يطبقه هذا الوطن، أعنى المملكة العربية السعودية، وهذا بلاشك من نعمة الله علينا، فلنكن محافسطين على ما نحن عليه اليوم، بل ولنكن مستزيدين من شريعة الله عزّ وجلّ أكثر مما نحن عليه اليوم، لأنني لا أدعى الكمال وأننا في القمة بالنسبة لتطبيق شريعة الله، لاشك أننا نخل بكثير منها، ولكنا خير والحمد لله مما نعلمه من البلاد الأخـرى، ونحن إذا حافظنا على ما نحين عليه اليوم، ثم حاولنا الاستزادة من

التمسك بدين الله عزّ وجلّ عقيدة ومنهاجاً فإن النصر يكون حليفنا، ولو اجتمع علينا من بأقطارها، لأن الله عزّ وجلّ يقول وهو الذي بيده ملكوت السموات والأرض: ﴿ يأيها الذين آمنوا إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم والذين كفروا فتعساً لهم وأضل أعالهم ﴿ (١).

اقرأ الآيتين جميعاً ولا تكن ككثير من الناس يقرأ الآية الأولى: ﴿ يأيها الذين آمنوا إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم ﴾ اقرأ ما بعدها لأنها مهمة: ﴿ والذين كفروا ﴾ مهما كانوا ﴿ فتعساً لهم وأضل أعمالهم ﴾ ، مهما عملوا من

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الأيات: ٧ ـ ٨.

الأعمال فإنها في ضلال وهلاك ماداموا يقابلون الذين آمنوا ونصروا الله.

فنحن إذا منَّ الله علينا بالاتصاف بهذين الموصفين الإيهان، ونصر الله عزّ وجلّ، وذلك بنصر دينه، فإن الذين كفروا مهها كانوا أمامنا حالهم ما ذكر الله ﴿والذين كفروا فتعساً لهم وأضل أعهاهم﴾.

لا تتهيب من عدوك ما دمت من أولياء الله الذين آمنوا وكانوا يتقون. والولاية لا تكون بكبر العمامة، ولا بسعة الكم، ولا بطول المسواك، ولا بالتصنع أمام الناس، الولاية تكون بهذين الوصفين: ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا

هم يحزنون الذين آمنوا وكاتوا يتقون (١).

فإذا آمنًا بالله ونصرناه بنصر شريعته فإن النصر سيكون حليفنا مهما كان أعداؤنا، ونصرنا لله لا يكون بمجرد سلامة العقيدة، فلابد مع سلامة العقيدة من عمل صالح، ولهذا جاء في الآية بيان أولياء الله الـذين يستحقون نصر الله بأنهم ﴿اللَّذِينَ آمنُوا﴾ وهلذه العقيدة ﴿وكانوا يتقون ﴾ وهذا هو العمل، وأعتقد أن بعضكم قد أخمذ العبرة مما وقع للمسلمين وقائدهم إمام المتقين وخاتم النبيين محمد ﷺ في غزوة أحد التي كانت بين حزب الله وحــرب الله، بين محمـــد

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٦٢.

والذين آمنوا معه وبين أبي سفيان وأتباعه ـ وأبو سفيان أسلم بعد \_ أقول إن هذه الغزوة التي وقعت بين حزب الله وحرب الله كلنا لانشك في سلامة العقيدة وحسن النية في الطرف الذين هم جزب الله ولكن وقعت منهم معصية قد تكون ناتجة عن تأويل فكان النصر في أول النهار لحزب الله، وكان العكس في آخر النهار كما هو معلوم، هذه المعصية التي وقعت هي أن الرسول عليه الصلاة والسلام وقد أتاه الله الحكمة: ﴿وَمِنْ يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً ﴾ رتب الجيش ونظمه أحسن نظام وجعل خمسين من الرماة على ثغر خلف الجيش، حتى لا يؤتى المسلمون من خلفهم، وقال لهم لا تبرحوا مكانكم سواء كان

لنا أو علينا، ولما رأى هؤلاء الرماة أن الكفار انهزموا وأن المسلمين بدأوا يجمعون الغنائم انطلق منهم أناس وتركوا المكان اعتقاداً منهم أن الأمر قد انتهى. ولكن لما فرغ هذا الثغر أو كاد يفرغ، انطلق رجال من فرسان قريش نحو الثغر فدخلوًا منه، واختلطوا بالمسلمين من خلفهم، وكان ما قضاه الله بحكمته عزّ وجلّ، المهم أن معصية واحدة أدت بهذا النصر الذي بزغ نجمه، أدت به إلى الخذلان فإذا كانت هذه المعصية في جند

الله عزّ وجلّ وفيهم رسوله عليهم هذا الله عزّ وجلّ وفيهم رسوله على أثرت عليهم هذا التائير، قال الله تعالى: ﴿حتى إذا فشلتم وتنازعتم في الأمر وعصيتم من بعد ما أراكم ما

تحبون (۱) يعني فاتكم النصر. ففي هذا عبرة بأن المعاصي لها تأثير في خذلان المرء أمام نفسه، وأمام عدوه، وما أكثر ما كانت المعصية تجر إلى معصية أخرى، ثم إلى أخرى، ومن الصغائر إلى الكبائر، ومن الكبائر إلى الكفر، ولهذا قال بعض العلماء إن المعاصي بريد الكفر، والبريد سيصل إلى غايته.

أقول يجب علينا أولاً أن نصحح النية والعقيدة بأن والعقيدة بأن يكون قتالنا في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا. أي أن تقام شريعة الله تعالى في أرضه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٥٢.

بتحكيم كتابه وسنة رسوله في العقيدة والعمل. وعلينا أن نقوم بطاعة الله بامتثال أمره واجتناب نهيه وأن نعلم علم اليقين أن للمعاصي تأثيراً بالغا في تأخر النصر وأنها قد تحول بين الإنسان والنصر حتى يصل إلى الخذلان.

والمعاصي أيها الأخوة قد تكون بفعل المحرم، وقد تكون بترك الواجب، ونحن علينا لله عزّ وجلّ واجبات يومية، وأسبوعية، وواجبات شهرية، وواجبات حولية بل عمرية، علينا واجبات يومية لله عزّ وجلّ، وأهم ما علينا من الواجبات اليومية الصلاة التي قال الله عنها: ﴿إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ﴾ كتاباً بمعنى فرضاً. وموقوتاً بمعنى ذا وقت. وهنا

مسألة: لو أن الصلاة أتت والإنسان في الجو في تدريب عسكري، ولا يتمكن الآن من النزول، فهاذا يصنع؟ هل يصلى وهو في الجو، أو ينتظر حتى ينزل، أو يُفصّل بين أن يتمكن من الصلاة قبل خروج الوقت وبعده؟ أقول إذا كان الإنسان لا يتمكن من النزول قبل خروج الوقت فإنه إذا كان يمكنه أن يصلى في الطائرة صلاة تامة صلى ولا بأس، وإذا كان لا يمكنه نظرت فإن كان في صلاة يمكن أن يجمعها إلى ما بعدها، ثم يصليها بعد النزول، فإنه يؤخرها ليجمعها لما بعدها، بمثل لو جاء هذا التمرين في وقت صلاة الظهر، ولا تتمكن من النزول إلا بعد دخول وقت العصر، ولا تتمكن من أداء الصلاة تامة في

الطائرة، فإنك تؤخر صلاة الظهر إلى صلاة العصر جمعاً لأن الجمع جائز إذا لحق بتركه مشقة. قال ابن عباس رضى الله عنهما جمع النبي عَيْنَةً بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء في المدينة من غير خوف ولا مطر، قالوا ماذا أراد قال أراد أن لا يحرج أمته. أي أن لا يلحقها الحرج، أما إذا كانت الصلاة لا تجمع إلى ما بعدها كما لو كانت صلاة العصر أو صلاة العشاء أو صلاة الفجر، فإنه لا يؤخرها عن الوقت، بل يصليها على حسب حاله ويأتي بها يقدر عليه من أركانها وواجباتها وشروطها، لقوله تعالى: ﴿فَاتَقُوا اللَّهُ مَا استطعتم، وقوله في نفس الصلاة: ﴿فَإِنْ خَفْتُم فرجالًا أو ركباناً . أيها الأخوة: إنني أدعوكم إلى إخلاص النية وإصلاح العمل بقعل ما أمر الله به، وترك ما نهى عنه، والدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بالحكمة وليست الحكمة أن تسكتوا عن المنكر أو تغاضوا عن الواجب، ولكن الحكمة تآلفوا على دين الله ولا تتفرقوا فيه، وإياكم أن تأخلكم العزة بالإثم أو الغيرة التي تدفعكم إلى العنف والشدة، فإن ذلك لا يجدي شيئاً، وقد قال النبي ﷺ «إن الله يعطى بالرفق ما لا يعطى على العنف» هذه وصية أرجو أن تكون نصب أعينكم فإنه لا يخلو مجتمع كبير، من أن یکون فیه شیء لا یرضی به بعض عن بعض ولكن لابد أن نحل هذه الأمور بالتآلف والتآخي وأن نشعر أننا شيء واحد فيها يواجهنا.

وإنني أشكر الله أننا في هذه البلاد ولله الحمد لم نسلك ما سلكه غيرنا من إلزام الطلبة ومن فوق الطلبة بها حرم الله عزّ وجلّ عليهم من الناس السفهاء في غير هذه البلاد من لا يرضون أن ينتسب جنـدي أو عسكـرى إلى الجندية أو العسكرية حتى يفعل ما حرمه الله عليه وحتى يفعــل ما هو معصية لرسول الله ﷺ، حتى إنَّا سمعنا أن بعضهم يلزمهم بأن يحلقوا لحاهم، وهذا يعنى أن هذا المسكين ألزمهم بمعصية رسول الله على ولا أدري عن هذا المسكين السفيه هل هو يريد أن ينتصر باسم الإسلام وهو يأمر بمعصية رسول الإسلام علي الله المالي الله

أين الانتصار؟ كيف ننتصر على عدونا ونحن لم ننتصر على أنفسنا؟!

ولهذا لو أن أحداً أمر شخصاً بمثل هذا الأمر أو غيره من معصية الله فإن بإمكان المأمور بل يجب عليه أن يقول لا سمعاً ولا طاعةً، لأن الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ﴾ (١).

تأمل هذه ثلاثة أوامر: أمر الله، وأمر الرسول على المرسول على المرسول المرسول على الأمر، ولكن هناك فرق بين طاعة أمر الرسول على وأمر أولي الأمر، فطاعة الرسول على كرر فيها فعل الأمر ﴿أطيعوا

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٥٩.

الرسول ﴾ إذن فطاعة الله مستقلة، وطاعة الرسول على مستقلة، لأن الرسول على لا يأمر بها يخالف أمر الله، أما طاعة أولى الأمر فإن الله تعالى جعلها تبعاً، فقال: ﴿وأُولِي الأمر﴾ ولم يقل وأطيعوا أولي الأمر. فمن ثم كانت طاعة ولاة الأمور تابعة لطاعة الله ورسوله ﷺ لأنهم ربها يأمرون بها يخالف أمر الله ورسوله ﷺ ، فإن أمروا بها فيه مخالفة أمر الله ورسوله ﷺ فإنهم لا يستحقون أن يطاع أمرهم. لأن الله تعالى جعل أمرهم تبعاً لأمر الله ورسوله، ولهذا لما بعث النبي عِليه الصلاة والسلام رجلًا على سرية وأمرهم بطاعته فصار في نفسه شيء عليهم، فأمرهم أن يجمعوا حطبا ويوقدوا فيه النار وأن يلقوا أنفسهم

في النار. ولكن بعضهم قال لبعض كيف نلقي أنفسنا في النار ونحن لم نؤمن بالرسول على إلا خوفًا منها وامتنعوا فلما قدموا إلى النبي ﷺ وأخبروه الخبر قال على: «أما إنهم لو دخلوا فيها ما خرجوا منها إنها الطاعة في المعروف» ولكن إذا أمرك من هو فوقك بأمر خلاف أمر الله ورسوله عَلَيْ فهل من الحكمة أن تقول أمام الناس لا سمعـاً ولا طاعةً، أو من الحكمة أن تنتظر ولا تنفذ المعصية ولكن تقول لهذا الذي فوقك فيها بعد إن هذا أمر مخالف لأمر الله ورسوله ﷺ، لأنه قد يكون الآمر جاهلًا بأن ذلك مخالفاً لأمر الله ورسوله ﷺ، أو يكون الأمر متأولًا لأمر الله ورسوله ﷺ، فإن كان جاهلًا فإن داءه يزول

بالتعليم بإبلاغه حكم الله ورسوله على ، وإن كان متأولاً فإن داءه يزول بالمناقشة، لأن المتأول لنص من نصوص الشرع إذا كان تأويله خطأ فإنه يداوى بالمناقشة معه في هذا النص الذي أوله، وحينئذ يكون من الحكمة ألا يقوم المأمور أمام من فوقه وأمام الناس فيقول لا سمعاً ولا طاعةً . إني أرى واستغفر الله إن كنت أخطئت أن الأولى أن يسكت ولا ينفذ المعصة، ثم بعد ذلك يتفاهم مع هذا الذي أمره، أما أن ينفذ شيئاً يعتقـد أنه معصية لله ورسوله ﷺ، فإن هذا لا يجوز لأن هذا من تقديم أمر المخلوق على أمر الخالق، وأنت يوم القيامة بل قبل يوم القيامة سوف تنفرد بعملك ولا ينفعك الأمر ولا الترقية ولا يضرك إذا خالفت الأمر في طاعة الله وحصل لك بعض العقوبات.

أيها الأخوة: إن علينا جميعاً أن نعتمد على الله وأن نأخذ بأسباب النصر ومنها:

أولا: إخلاص النية لله، بأن ننوي بجهادنا إعلاء كلمة الله وتثبيت شريعته وتحكيم كتابه وسنة رسوله عليه .

ثانيا: أن نلتزم بالصبر والتقوى، فإن الله مع الصابرين وإن الله مع المتقين، علينا أن نصبر على الجهاد وأن نتقي الله تعالى بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، فإن مخالفة أمر الله ورسوله عليه

من أسباب الخذلان، فهؤلاء الصحابة - كما تقدم - خالف بعضهم في أمر واحد من أوامر رسول الله على في غزوة أحد فكانت الهزيمة عليهم بعد أن كان النصر لهم في أول الأمر ولكن بعد ذلك تداركهم عفو الله فعفا الله عنهم.

ثالثا: أن نعرف قدر أنفسنا وأن لا حول لنا ولا قوة إلا بالله فلا يأخذنا العجب بقوتنا وكثرتنا فإن الإعجاب بالنفس والاعتزاز بها من دون الله سبب للخذلان. ولقد أعجب الصحابة بكثرتهم يوم حنين فلم تُغن عنهم شيئاً، ثم ولوا مدبرين، ولكن الله أنزل سكينته على رسوله على وعلى المؤمنين، وأنزل جنوداً من الملائكة فكانت العاقبة للمؤمنين.

رابعا: أن نعد العدة للأعداء مستعملين في كل وقت وحال ما يناسب من الأسلحة والقوة لنرد على سلاح العدو بالمثل. فإذا تحققت هذه الأمور الأربعة فإن الله تعالى يقول: ﴿ يأيها الذين آمنوا إن تنصر وا الله تعالى يقول: ﴿ يأيها الذين آمنوا إن تنصر وا الله

فإدا تحققت هذه الامور الاربعة فإن الله تعالى يقول: ﴿ يأيها الذين آمنوا إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم ﴾ (١) ﴿ ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الأيات: ٤٠ ـ ٤١.

\_ ٣٣ \_

وكما أن للنصر أسباباً فكذلك للهزيمة أسباب منها:

أولا: أن يكون الإنسان مسرفاً على نفسه مقصراً في حق ربه مرتكباً لما حرمه الله عليه تاركاً لما أوجب الله، فتكون الهزيمة تأديباً له وتكفيراً لسئاته.

ثانيا: الإعجاب بالنفس والقوة وكثرة العدد والعدة.

ثالثا: التفرق واختلاف الكلمة قال الله تعالى: ﴿ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم ﴾(١) وقد بين الله في كتابه هذه الأسباب الثلاثة للهزيمة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٤٦.

ليحـذر النـاس منها ففي غزوة أحد حصل من بعض المسلمين مخالفة فيها أمروا به أن يكونوا فيه وتنازع واختلاف فحصلت الهزيمة قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابِكُمْ يُومُ التَّقَى الْجُمَعَانُ فَبَإِذَنَّ الله وليعلم المؤمنين ﴿(١) وذكر لذلك حكماً عظيمة. وفي حُنين أعجب المسلمون بكثرتهم وكانوا اثنى عشر ألفاً، فقال بعضهم لن نُغلب اليوم من قلة، فقـال الله تعـالي مخبراً عن ذلك اليوم: ﴿ ويـوم حُنين إذ أعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم شيئــاً وضــاقت عليكم الأرض بها رحبت ثم وليتم مدبرين ثم أنزل الله سكينته على

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الأية: ١٦٦.

رســولــه وعــلى المؤمنــين وأنــزل جنوداً لم تروها وعـذب الذين كفروا وذلك جزاء الكافرين ثم يتوب الله من بعد ذلك على من يشاء والله غفور رحيم (١) والحكمة في ذلك أن يعلم العباد أن النصر من عند الله تعالى وأن الأسباب ليست وحدها هي الكافية في الانتصار ودحر الأعداء خصوصاً إذا افتخر العبد بها ونسى أن الأمور كلها بإذن الله وأن العبد إذا وكل إلى قوته وكل إلى ضعف وعجـز وعـورة، فإذا كانت هذه الأمـور الشلاثة التفريط في حق الله والإعجاب بالنفس والتنــازع والاختــلاف من أسبــاب الهــزيمة فإن

<sup>(</sup>۲) سورة التوبة، الآيات: ۲۰ ـ ۲۷.

الجنود المخلصين لابد أن يتأملوا الأسباب ومن أين حصلت هزيمتهم ثم يسعوا في القضاء على

الداء فتكون النتيجة خيراً ﴿وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو شر شيئاً وهو شر لكم وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴿(١).

أيها الأخوة: يقول الله تعالى: ﴿وأعدوا لله ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم وما تنفقوا من شيء في

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢١٦.

سبيل الله يوف إليكم وأنتم لا تظلمون ﴿(١).

فأمر الله تعالى أن نعدّ لأعداء الله ما استطعنا من قوة، وكلمة قوة نكرة كما هو ظاهر وقد فسر النبي عَلَيْ المراد بها فقال: «ألا إن القوة الرمى، ألا إن القوة الرمى» وقال عليه الصلاة والسلام: «ارموا واركبوا وأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا» فأمر الله تعالى أن نعد ما استطعنا من القوة، وفسر النبي عليه الصلاة والسلام القوة بالرمي، ثم قال تعالى: ﴿وَمِن رَبَّاطُ الْحَيْلُ ترهبون به عدو الله وعدوكم وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم ﴿(١) فعدو الله وعدونا

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الأية: ٦٠.

هم النين كفروا واعلنوا الكفر وأظهروه والآخرون من دونهم الذين لا نعلمهم ويعلمهم الله قيل: إن المراد بهم من هو بعيد عن مشاهدة المؤمنين في ذلك اليوم، أي بعيد في مكانه. وقيل: المراد بهم المنافقون، قال الله تعالى: ﴿وَمِن أَهُلُ المُّدينَةُ مُردُوا عَلَى النَّفَاقُ لَا تَعْلَمُهُمُ نحن نعلمهم ﴿ . ولأن المنافقين إذا رأوا عزة الإسلام فإنهم سوف يرهبون ويخافون ولهذا لم يجصل النفاق في الأمة إلا بعد غزوة بدر حين أعز الله المسلمين وأذل المشركين، فالمراد بمن دونهم، إما أنهم أناس لم يبلغهم قتال المؤمنين ولم يعلموا بهم، وإما أنهم المنافقون.

أيها الأخوة: إن المسلمين لم يخذلوا ويدعو الجهاد إلا بسبب ركونهم إلى الدنيا وترفهم وعدم مبالاتهم، وإني لأحيى الروح الطيبة التي كانت من بعض الشباب فيها يتعلق بأفغانستان، فإن من الشباب من لديه الجرأة والإقدام العظيم، حتى إن بعضهم يقـول أنا أريد أن تفتيني بأن الجهاد فرض عين حتى لا تحرمني الشهادة في سبيل الله \_ هذا وهـو شاب في مقتبل العمر ومقتبل الشباب \_ وهذا يدل على نية صادقة، وإني أبشر كل من تمنى أن يقتل شهيداً في سبيل الله ولكن لم يمنعه إلا مانع شرعي أو حسى أبشره بأنه يكتب له أجر الغازي في سبيل الله وإن مات على فراشه.

أيها الأخوة: لقد ألهم الله حكومتنا في هذه الأيام \_ وفقها الله تعالى \_ أن تفتح مكاتب للدفاع الوطني في كل بلد وهذه أيها الأحوة فرصة أتيحت لكم وستكون بحول الله تعالى فاتحة خير لما بعدها. فياأيها الشباب انتهزوا هذه الفرصة انفعوا أنفسكم، انفعوا أمتكم فأنتم أهل العزيمة أنتم أهل الإقدام مرنوا أنفسكم ما دمتم في طور التعلم والتمرن لا تكونوا جاهلين بأبسط أنواع الدفاع، أترضون لأنفسكم بالتأخر وأنتم الشباب الذي خلقكم الله في هذا العصر وجعلكم نشأ هذا العصر لتقوموا بها تتطلبه أمور هذا العصر من أساليب الدفاع عن دينكم وأمتكم وإني لأرجو الله تعالى أن ترى أمتكم منكم ما تقر به عينها، وينشرح له صدرها، وأن يكون هذا عاماً ليتكون من هذه البلاد شبابها وكهولها أمة حاملة للسلاح تقوى على الدفاع عن دينها وحماية أوطانها، كما نسأل الله تعالى أن يوفق المواطنين للتسارع والتنافس في هذا الميدان النافع وأن يلهبو شعور الأمة للتسابق إليه امتثالًا لأمر الله تعالى وتمشياً مع رغبة ولاة الأمور ونسأل الله تعالى أن ينصر دينه ويعلى كلمته ويوفق ولاة أمورنا للقيام بها أوجب الله عليهم من رعاية من ولاهم الله عليهم رعاية تامة يأمرونهم بالمعروف وينهونهم عن المنكر ويوجهونهم لما فيه صلاح دينهم ودنياهم وأن

يجعلنا جميعاً من المجاهدين في سبيله الناصرين

لدينه إنه جواد كريم، كما أسأله سبحانه وتعالى

أن ينصروا اخواننا المجاهدين في كل مكان والحمد لله رب العالمين وأصلي وأسلم على نبينا

محمد وآله وصحبه أجمعين.



توريع مؤسسة الجريسي الرياض: ت: ٤٠٢٢٥٦٤ -جـدة: ت: ٦٨٢٦١٠٥

الرياض: ت : ٤٠٢٢٥٦٤ ـ جــدة : ت : ٥٠٢٦١٠٥ الدمسام : ت : ٨٢٧١٨١١ ـ المدينة : ت : ٨٣٨٠٥٢٩

القصيم: ت: ٣٦٤٤٣٦٦ - الهــا: ت: ٢٢٢٠٤٨٥

فسح الإعلام رقم ٩٤٠م وتاريخ ١٤١١/٢/١٣هـ

## صدر من هذه السلسلة:

- الداعية إلى الله عز وجل.
- ٢ ـ الإِبداع في بيان كمال الشرع وخطر الابتداع.
  - ٣ القضاء والقدر.
    - ٤ \_ الجهاد. .

## يصدر قريبا بمشينة الله عز وجل:

- ١ الاعتدال في الدعوة إلى الله تعالى.
- ٢ ـ الخلاف بين العلماء. أسبابه وموقفنا منه.

## مع تحيات دار الأفق للنشر والتوزيع

ت: ٢٢٥٥١٦٤